
Columns
Spirituality

"La gran cuestión de la vida moderna es decidir qué es lo que hay que conservar si
queremos seguir siendo lo que somos —cristianos— y qué es lo que tenemos que
soltar si queremos ser lo que decimos ser": Hna. Joan Chittister. (Foto:
Dreamstime/Remus Rigo)

Joan Chittister

View Author Profile

Follow on Twitter at @joanchittister

https://staging.globalsistersreport.org/sections/gsr-columns
https://staging.globalsistersreport.org/sections/spirituality-1
https://staging.globalsistersreport.org/authors/joan-chittister
https://twitter.com/joanchittister


Traducido por Carmen Notario

View Author Profile

Join the Conversation

August 7, 2024
Share on BlueskyShare on FacebookShare on TwitterEmail to a friendPrint

Problema: el tiempo es implacable. Avanza sin respetar nuestro propio ritmo de
cambio. Planta el mañana y desarraiga el ayer hasta tal punto que si vivimos en una
ciudad toda la vida, moriremos en la misma ciudad pero nunca la reconoceremos
cuando nos vayamos. El antiguo mercado del barrio hace tiempo que oscureció. Los
grandes almacenes del centro son ahora una cafetería de comida rápida y una
cadena de extrañas oficinas.

El antiguo centro de la ciudad está en la parte alta, no en el centro, una auténtica
ciudad de pequeñas tiendas junto a una salida de autopista por la que entra gente
de tres estados adyacentes para comprar en megatiendas, encontrar gangas y
evitar los impuestos estatales. En realidad, nadie vive al lado de ninguno de ellos.
Nadie pasa por delante de estos lugares cuando va andando al trabajo. De hecho, ya
casi nadie va andando al trabajo.

Los que una vez fueron los principales negocios de la ciudad hace tiempo que
desaparecieron. Almacenes con las ventanas tapiadas ocupan ahora lo que en otros
tiempos fueron fábricas y talleres mecánicos. Los principales productos del país que
se fabricaban allí —y que alimentaron la economía local durante lo que creíamos
que sería para siempre— se fabrican ahora en otros lugares y, por lo general, fuera
de Estados Unidos.

"El octavo grado de humildad [de san Benito de Nursia] nos libera del
compromiso servil con las costumbres del pasado. Nos libera para
movernos hacia la luz del Espíritu. Nos libera para aceptar la gracia del

https://staging.globalsistersreport.org/authors/traducido-por-carmen-notario
https://staging.globalsistersreport.org/join-conversation
https://bsky.app/intent/compose?text=El+octavo+grado+de++humildad+de+san+Benito%3A+crecer%2C+no+fosilizarse+https%3A%2F%2Fstaging.globalsistersreport.org%2Fprint%2Fpdf%2Fnode%2F278776
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https%3A%2F%2Fstaging.globalsistersreport.org%2Fprint%2Fpdf%2Fnode%2F278776
https://twitter.com/intent/tweet?url=https://staging.globalsistersreport.org/print/pdf/node/278776&via=sistersreport&text=El octavo grado de  humildad de san Benito: crecer, no fosilizarse
mailto:?subject=Global%20Sisters%20Report%3A%20El%20octavo%20grado%20de%20%20humildad%20de%20san%20Benito%3A%20crecer%2C%20no%20fosilizarse&body=By%20Joan%20Chittister%0AAugust%207%2C%202024%0A%0ALa%20Hna.%20Joan%20Chittister%20escribe%20sobre%20c%C3%B3mo%20el%20octavo%20grado%20de%20humildad%20de%20la%20Regla%20de%20San%20Benito%20invita%20a%20las%20comunidades%20de%20vida%20consagrada%20a%20trascender%20el%20tradicionalismo%20y%20a%20abrazar%20un%20cambio%20enraizado%20en%20la%20tradici%C3%B3n.%20%22En%20un%20grupo%20no%20hay%20lugar%20para%20la%20rigidez%2C%20para%20el%20culto%20al%20pasado%2C%20para%20el%20miedo%20al%20futuro.%20%28%E2%80%A6%29%20Los%20seres%20vivos%20est%C3%A1n%20hechos%20para%20crecer%2C%20no%20para%20fosilizarse%22%2C%20advierte%20la%20religiosa.%0A%0ARead%20more%3A%20https%3A%2F%2Fstaging.globalsistersreport.org%2Fprint%2Fpdf%2Fnode%2F278776
https://staging.globalsistersreport.org/print/pdf/node/278776


cambio": Hna. Joan Chittister

Tweet this

Diez iglesias de diez confesiones religiosas estaban situadas a menos de diez
manzanas unas de otras en el centro de la ciudad, pero ahora también están todas
cerradas. Las confesiones no han muerto, pero sí sus congregaciones. El centro se
ha convertido en un barrio bajo.

Así que la pregunta tácita es clara: ¿Queda realmente algo en alguna parte? ¿O
simplemente nos deshacemos de una época tras otra en cada vez menos tiempo
que nunca antes en la historia? ¿Es realmente posible el cambio o se trata en
realidad de una excursión hacia la pérdida sin paliativos e incluso irreparable?

Bueno, todo depende de lo que se entienda por "lo que queda". Ahí es donde entra
en juego el octavo grado de humildad. El octavo grado de  humildad, dice la Regla
de Benito, es "que hagamos solo lo que está respaldado por la regla común del
monasterio" (inserte según vea necesario el nombre de su propia comunidad:
familia, cultura, generación, país). En medio del remolino, del cambio, de la
desaparición de una cultura tras otra, comienza la discusión sobre la diferencia entre
la tradición y el tradicionalismo. Entre seguir adelante y aguantar.

La gran cuestión de la vida moderna, como ves, es decidir qué es lo que hay que
conservar si queremos seguir siendo lo que somos —cristianos— y qué es lo que
tenemos que soltar si queremos ser lo que decimos ser.

El octavo grado de humildad tiene que ver con valores que nunca cambian. No se
trata de costumbres, normas, "la religión de siempre". Al contrario. En la Regla de
San Benito, por ejemplo, se dice sobre la oración —la dimensión más importante de
la vida monástica, después de exponer 20 capítulos sobre su orden diario— que "si
algún monástico conoce un modo mejor", que lo haga.

Está claro que la tradición no consiste en aferrarse a formas pasadas. Se trata de
aferrarse a las raíces de un propósito común mientras podamos algunas de sus
ramas muertas. Se trata de entender por qué existimos y estar dispuestos a
empezar de nuevo, si es necesario, para mantenerlo. Se trata de volver a escuchar
la sabiduría duramente ganada de las generaciones que nos precedieron y hacerla
realidad en nuestro propio tiempo.

https://twitter.com/intent/tweet?url=https://staging.globalsistersreport.org/print/pdf/node/278776&via=NCRonline&text=El octavo grado de humildad [de san Benito de Nursia] nos libera del compromiso servil con las costumbres del pasado. Nos libera para movernos hacia la luz del Espíritu. Nos libera para aceptar la gracia del cambio: Hna. Joan Chittister


No se trata de convertir la vida en un museo de cera de rarezas exóticas pero
inútiles. Se trata de sacar a la luz nuevo fuego de viejas brasas en un tiempo oscuro
y triste.

Lo que cuenta es el cambio que se emprende pensando en la tradición. Y para ello,
el sentido de la historia se convierte en una especie de guía angelical a través de un
tsunami de posibilidades. Toda comunidad espiritual necesita una memoria
comunitaria que le ayude a rastrear los valores y propósitos que impulsaron los
puntos altos y bajos de su desarrollo.

Lo importante no es cómo hicimos las cosas en el pasado. Eso es simplemente 
tradicionalismo. La esencia de la tradición reside en el por qué hacemos lo que
hacemos.

Y ahí es donde la visión de Benito sobre el valor espiritual del octavo grado de 
humildad nos ofrece  un camino iluminado a través del cambio: es la memoria de la
comunidad —su recuerdo de las oportunidades perdidas, su recuerdo de los riesgos
que cambiaron la vida y catapultaron a la comunidad a un ciclo vital de éxito
totalmente nuevo— lo que hace del cambio un sacramento de esperanza.

Advertisement

El octavo grado de humildad nos libera del compromiso servil con las costumbres
del pasado. Nos libera para movernos hacia la luz del Espíritu con esperanza y con
fe. Entonces, respirando la libertad que aporta la tradición, el siguiente período de
nuestras vidas estará aún más en sintonía con nuestro lugar en el presente que el
anterior. Nos libera para aceptar la gracia del cambio. Nos empuja a ir más allá de
nosotros mismos, a la mente de Dios para el mundo, y a convertirnos en una parte
viva de él.

Como dijo el benedictino padre Godfrey Diekmann, monje y liturgista: "La tradición
no es la materia que transmitimos, sino la transmisión de la materia". Lo que cuenta
es transmitir los valores y el propósito de la vida en lugar de aferrarse a sus formas
pasadas.

La humildad inherente al octavo grado de humildad es la llamada a heredar el
mundo de los demás.



Nuestras comunidades —nuestras Iglesias, nuestras instituciones, nuestras
ciudades, nuestro patrimonio como nación y nuestra visión— nos liberan de tener
que reinventar por nosotros mismos todos los engranajes de la vida. En cada grupo
está la sabiduría del universo. Es simplemente cuestión de querer aprovecharla. En
cada grupo está la respuesta a sí mismo.

No vamos a un grupo para perdernos. Vamos a los grupos para convertirnos en lo
mejor de nosotros mismos y permitir que los demás también se conviertan en lo
mejor de sí mismos. Vamos para encontrar la perspicacia que nos falta y formar
parte de la iluminación, la tradición, que está en el corazón del propio grupo. En
otras palabras, como decía Aristóteles, el todo es mayor que la suma de las partes.

Desde mi punto de vista, nuestras comunidades son el mundo en microcosmos. Es
ahí donde podemos ver el valor de la tradición y la profundidad de la sabiduría
comunitaria. Los grupos dinámicos se sacuden las hojas secas del pasado. Podan el
árbol de la tradición una y otra vez para que en cada época siga vivo.

El símbolo benedictino de Montecassino, el monasterio de Benito, es un árbol. La
inscripción en su base dice: Succisa virescit (Cortado, vuelve a crecer). Y así, la
orden, la tradición, avanza de generación en generación, fluyendo por aquí, siendo
podada por allá, adaptándose siempre al suelo en el que está plantada. Y lo mismo
hacemos las personas.

Y en todo momento, el mensaje es claro: en un grupo no hay lugar para la rigidez,
para el culto al pasado, para el miedo al futuro. Es precisamente aquí donde
podemos convertirnos en tradición y sembrar el futuro con la sabiduría de su
pasado, porque los seres vivos están hechos para crecer, no para fosilizarse.

Nota: Este artículo fue publicado originalmente en inglés el 8 de mayo de 2019. 

https://www.ncronline.org/opinion/where-i-stand/st-benedicts-eighth-step-humility-grow-not-fossilize

