
Columns
Spirituality

'Círculo de Silencio' en Vigo, España. (Foto: cortesía Magda Bennasar) 

by Magda Bennásar

Contributor

View Author Profile

Join the Conversation

July 18, 2025
Share on BlueskyShare on FacebookShare on TwitterEmail to a friendPrint

https://staging.globalsistersreport.org/sections/gsr-columns
https://staging.globalsistersreport.org/sections/spirituality-1
https://staging.globalsistersreport.org/authors/magda-benn-sar
https://staging.globalsistersreport.org/join-conversation
https://bsky.app/intent/compose?text=La+magia+del+silencio+https%3A%2F%2Fstaging.globalsistersreport.org%2Fprint%2Fpdf%2Fnode%2F306286
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https%3A%2F%2Fstaging.globalsistersreport.org%2Fprint%2Fpdf%2Fnode%2F306286
https://twitter.com/intent/tweet?url=https://staging.globalsistersreport.org/print/pdf/node/306286&via=sistersreport&text=La magia del silencio
mailto:?subject=Global%20Sisters%20Report%3A%20La%20magia%20del%20silencio&body=By%20Magda%20Benn%C3%A1sar%0AJuly%2018%2C%202025%0A%0AInspirada%20en%20la%20oraci%C3%B3n%20musulmana%20y%20los%20monasterios%20cat%C3%B3licos%2C%20la%20Hna.%20Magda%20Benn%C3%A1sar%20reflexiona%20sobre%20los%20%27c%C3%ADrculos%20de%20silencio%27%2C%20acciones%20no%20violentas%20en%20espacios%20p%C3%BAblicos%20para%20visibilizar%20el%20sufrimiento%20de%20todas%20las%20personas%20y%20reivindicar%20sus%20derechos.%20%22Me%20encanta%20la%20idea%20de%20sembrar%20nuestras%20ciudades%20y%20pueblos%20de%20%27c%C3%ADrculos%20de%20silencio%27%2C%20para%20que%20una%20vez%20al%20mes%20digamos%2C%20pero%20sin%20palabras%2C%20cu%C3%A1nto%20valen%20nuestras%20hermanas%20y%20hermanos%20que%20sufren%22%2C%20escribe.%26nbsp%3B%0A%0ARead%20more%3A%20https%3A%2F%2Fstaging.globalsistersreport.org%2Fprint%2Fpdf%2Fnode%2F306286
https://staging.globalsistersreport.org/print/pdf/node/306286


¿Has visitado alguna ciudad musulmana? ¿Qué es lo que más te llamó la atención?

Hace algún tiempo, algunas hermanas viajamos a Turquía. Fue una sugerencia de
nuestra comunidad: conocer la cultura musulmana por inmersión, como parte de un
estudio sobre el impacto del silencio y la oración en la ciudad.

Estambul es un sueño tendido entre Europa y Asia, donde la religión aflora en todo:
en la multiplicidad de hermosísimas mezquitas por doquier, en la arquitectura y
decoración, en los gestos de las personas al saludarte, en el respeto con los
alimentos, en la forma natural en que la religión se mezcla con la vida diaria

Pero si tengo que nombrar un aspecto que sigue bullendo en mí, aún después de
tanto tiempo, es la llamada a la oración, el adan, la forma romanizada del árabe que
significa 'oír'.

Son las 4:30 de la mañana. Algo me despierta. Es un sonido diferente: no es tráfico,
no es gente pasando por la calle o en el pasillo del hotel, no es música. ¿Qué es? Es
el cántico del almuecín —miembro de la mezquita responsable de la llamada—
elevándose desde el minarete e invitando a la oración.

Hasta ahí, bien. Diferente, pero normal en una ciudad musulmana. Pero en Estambul
hay unas tres mil mezquitas, y todas llaman a la oración al mismo tiempo.

"El silencio es una manera de permanecer en esa presencia que nos
recuerda, en la ciudad y en el monasterio, la no violencia, la compasión, la
solidaridad": Hna. Magda Bennásar

Tweet this

https://twitter.com/intent/tweet?url=https://staging.globalsistersreport.org/print/pdf/node/306286&via=NCRonline&text=El silencio es una manera de permanecer en esa presencia que nos recuerda, en la ciudad y en el monasterio, la no violencia, la compasión, la solidaridad: Hna. Magda Bennásar


Una mujer musulmana reza en la Mezquita Azul, en Estambul, Turquía. (Foto:
cortesía Magda Bennasar) 

Cinco veces al día ¿Sabes lo que es eso? Solo recordarlo me recorre un escalofrío
por dentro.  Ese recuerdo, incluso ahora, me invita a orar.



Rezan al amanecer, al mediodía, a media tarde, al atardecer y por la noche. Es como
un gran monasterio que se expande entre dos continentes. Un 20 % de la ciudad
está en Europa y un 80 % en Asia, separados por el estrecho del Bósforo, que marca
la frontera entre ambos continentes y divide la ciudad de Estambul.   

Al cruzar el Bósforo a mediodía, llegaban las invitaciones con ese cántico que en sí
ya te conduce a la oración. Y así a lo largo del día, todos los días, hasta que lo echas
en falta y lo esperas a lo largo de las horas.

Me recuerda que cuando era pequeña, en España, la católica España, a mediodía
tocaban las campanas de las iglesias para rezar el ángelus. Nuestros abuelos
contaban que antes del boom turístico, la gente que trabajaba en el campo se
detenía y rezaba. Había también campanas que anunciaban la Eucaristía.

Hoy vivimos pegados al móvil, al ordenador, a las prisas por llegar no sé muy bien a
dónde.  Y entre tanto, vamos perdiendo el sentido y el sabor de lo sagrado.

Nuestros hermanos y hermanas musulmanas nos enseñan el valor de la oración. En
el aeropuerto, en los rincones de una estación, ves personas arrodilladas en su
alfombrilla rezando, siempre mirando hacia La Meca.

Pero como personas occidentales, no siempre lo comprendemos ni lo valoramos. Es
"cosa de ellos y ellas", personas que también llegaron a nuestras ciudades a trabajar
y a quienes les cuesta integrarse en una sociedad tan secularizada y en una cultura
tan diferente.

Entramos en una mezquita del centro de Estambul, con la cabeza cubierta y los pies
descalzos. Enseguida, un hombre joven, amabilísimo y sonriente, se acercó y nos
ofreció unos dulces típicos —las 'delicias turcas'— para que con esa dulzura
acogiéramos su testimonio. Su entusiasmo y profundo conocimiento de su Dios, que
es el mismo que el nuestro, me conmovieron.  Reconozco, con profundo respeto,
que viven en continua presencia de Dios, lo cual es envidiable.

Me fascina la experiencia de ese monasterio expandido por la ciudad, que invita a
los veinte millones de habitantes a orar cinco veces al día y a tomar sus alimentos
sin una gota de alcohol. Es una sobriedad que, si la comparo con nuestras culturas,
resulta impactante.



Mezquita Taksim, en Estambul, Turquía. (Foto: cortesía Magda Bennasar) 

Pero también en nuestra vieja Europa hay algo que me convence bastante. Y
aunque no tiene el mismo impacto que el de una ciudad musulmana, posee una
gran fuerza, es lo que llamamos los 'círculos de silencio' en las ciudades.

¿Qué son? Una acción no violenta, en solidaridad con las personas migrantes y de
reivindicación de los derechos de todas las personas.

¿Cómo funcionan? La gente va llegando y se coloca de pie, en círculo, y poco a poco,
con la ayuda de una música relajante, se va entrando en una actitud de silencio
total: 20 minutos o lo que decida el grupo.

Normalmente alguna pancarta describe el motivo del evento: por ejemplo, la trata
de personas. La pancarta se ubica de manera visible para que las personas que
pasan puedan conocer el motivo de esa manifestación silenciosa en pleno centro de
la ciudad, porque ahí es donde se ubican los círculos.



Hace unas semanas asistí al último que hicimos en el centro de Palma de Mallorca.
Poco más de 30 personas, completamente concentradas, sin mirar a la gente,
orando en silencio.

No se pueden imaginar la cantidad de gente que se acercó. Nos miraban, leían la
pancarta, se quedaban un ratito… y seguían su camino. Yo, por el rabillo del ojo,
observaba sus semblantes respetuosos y su silenciamiento progresivo en la medida
que se acercaban al círculo.

Impacta. No hay palabras. No hay intentos de convencer a nadie. El silencio es más
elocuente que muchas palabras. Es una manifestación no violenta.

La iniciativa de estos círculos nació en Toulouse, Francia, en 2007, de la mano de los
hermanos franciscanos.

Advertisement

Hace unos años viví en Lovaina, y también ahí hacíamos el círculo en pleno centro
de la ciudad, donde viven más de 60 000 estudiantes. ¿Se imaginan el impacto?
Pasaban en bici y caminando a la hora del almuerzo, nos miraban, leían, seguían. Al
final preguntaban sobre el evento y el porqué del silencio. Era una gran oportunidad
para compartir. Normalmente lo valoraban y daban su opinión sobre la violencia y la
necesidad de la no violencia.

Ese silencio que toma fuerza en medio de la ciudad, me recuerda también otros
lugares donde la oración marca el ritmo del día. Así como en las ciudades
musulmanas resuena el adan, también en nuestros monasterios los monjes y monjas
rezan cinco veces al día. Desde el amanecer hasta la noche cerrada, sus cantos en
comunidad y sus rezos por la paz acompañan la jornada. 

El silencio es una manera de permanecer en esa presencia que nos recuerda, en la
ciudad y en el monasterio, la no violencia, la compasión, la solidaridad.

A mí me encanta la idea de sembrar nuestras ciudades y pueblos de 'círculos de
silencio', para que una vez al mes digamos a las personas, pero sin palabras, cuánto
valen nuestras hermanas y hermanos que sufren.

Eso tiene el silencio: lo dice todo.



Te animo a que lo intentes en tu ciudad. Es una manera de humanizarla, de respetar
abiertamente las diferentes ideologías, de abrir espacio al amor.

Porque al silencio solo le interesa el amor.

¿Te imaginas sembrar Estados Unidos y América Latina de 'círculos de silencio'?

Es un sueño que empieza de pie, en silencio, con el corazón abierto.


